
¿Una sociedad verdaderamente nueva?

Patrick Quanten

Enero 2021

Traducción: Equipo de seryactuar.org

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


¿Una sociedad verdaderamente nueva?
Patrick Quanten - enero 2021

¿Estamos en el umbral de un nuevo mundo? ¿El viejo mundo, que nos es tan conocido, va a cambiar para
siempre? Y si es así, ¿en qué se transformará?

Pues bien, si estamos dispuestos a aceptar la posibilidad de que el viejo paradigma se acerca a su fin puede
que queramos echar un vistazo más de cerca al viejo mundo y a los pilares que sostienen toda la estructura.
En primer lugar,  podemos identificar  algunas de las grietas en esos pilares,  y  en segundo lugar,  puede
darnos alguna idea de lo que nos gustaría en su lugar. Una cosa que siempre tendremos que tener en
cuenta es que, cuando una vieja estructura se derrumba, se construye una nueva sobre las ruinas.

La  única  pregunta  que  queda  entonces  es:  "¿Quién  construye  la  nueva  estructura?".  Y  hagamos  esta
respuesta muy sencilla: O bien somos nosotros, el conjunto de una serie de "yoes" individuales, o bien será
alguien o algo más. La historia de la humanidad nos muestra claramente que muchas revoluciones han
derrocado a los poderes gobernantes de la época, solo para ser sustituidos por otra estructura de poder
igualmente mala o incluso peor. Mi temor es que pueda volver a suceder, si nosotros, la colección de "yoes
individuales", no aprovechamos la oportunidad ―el inminente colapso de nuestro sistema de creencias, y
del  mundo que  se  ha  construido  sobre  él― para  manifestar  la  nueva  sociedad,  erigida  sobre  valores
diferentes, de modo que no repitamos el ciclo de las estructuras de poder de los siglos pasados.

¿Qué es lo que define a 'una sociedad'?

El diccionario la define como un gran grupo de personas que viven juntas de forma organizada, tomando
decisiones sobre cómo hacer las cosas y compartiendo el trabajo que hay que hacer. Pero creo que en otros
lugares se puede encontrar una definición más amplia, como "una asociación voluntaria de individuos que
persiguen  fines  comunes".  Aquí  encuentro  tres  elementos  esenciales,  claramente  mencionados,  que
definen la sociedad de forma muy concreta.

1. Es voluntaria. 
2. Se trata de individuos. 
3. Tienen un objetivo común. 

Así que se unen de forma voluntaria como individuos, (y siguen siendo individuos) con un objetivo común.
Ahora echemos un vistazo a la sociedad en la que vivimos actualmente, la sociedad en la que nací y que
evoluciona como todo en el universo. Ciertamente, soy parte de esa sociedad, pero siento que no se me ha
consultado respecto a los cambios que "mi" sociedad ha manifestado durante su proceso de crecimiento.

Podemos decir simplemente que el objetivo último de formar una sociedad, una reunión voluntaria de
individuos, es conseguir una vida mejor para todos y cada uno de esos individuos. La definición de "una vida
mejor" puede diferir de un grupo de individuos a otro, pero el hecho es que nos unimos porque creemos
que nos beneficiaremos de ello.  La idea sería que juntos podemos conseguir más que por separado, y
¿quién podría discutirlo? Aunque este concepto, por supuesto, depende de la  calidad de la cooperación
entre los miembros individuales. Estar juntos pero no trabajar todos hacia el mismo objetivo general puede
introducir conflictos dentro de ese grupo, lo que hace que no todos disfruten de "una vida mejor". 

Así  pues,  avanzar hacia el objetivo final de una sociedad requiere que todos trabajen para mejorar las
condiciones de vida sin que, al mismo tiempo, se vean mermadas las condiciones de vida de los demás. Si,
efectivamente,  juntos  podemos  lograr  más  que  individualmente  y  si,  efectivamente,  la  vida  de  cada
individuo mejorará cuando las condiciones del grupo mejoren, entonces, en todo momento, debe haber un
equilibrio entre lo que es beneficioso para el grupo y lo que es beneficioso para un individuo. 

Toda mejora de un individuo, siempre que no repercuta negativamente en la vida de los demás, mejorará
efectivamente las condiciones de todo el grupo. Sin embargo, si un individuo, o el grupo en su conjunto,
enriquece su vida en detrimento de otro individuo o grupo, se creará un desequilibrio que dividirá al grupo
o a la humanidad en varias secciones, algunas de las cuales estarán bien a costa de las que están siendo
explotadas, o la división acabará con esta sociedad en su totalidad. Una sociedad en la que no todo el

 Pág. 2 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


mundo es feliz, se siente apoyado, se siente escuchado y atendido, no está en equilibrio y está esperando a
que las divisiones sean tan grandes que una división o una revolución sea inevitable. Hay desacuerdos y
peleas internas entre los ciudadanos, que destruirán la sociedad desde dentro. De hecho, la historia nos
enseña que el mayor enemigo de cualquier sociedad ha sido la lucha interna y los desacuerdos. 

Cuando los individuos que componen una sociedad dejan de estar "unidos" en cuanto a la dirección que
toman en su conjunto y a la forma en que progresan, entonces dicho grupo ha tomado un giro hacia el
desenlace  fatal  de  la  estructura  en  la  que  viven.  No  estar  juntos  significa  que  empiezan  a  aparecer
divergencias a la izquierda, a la derecha y al centro, y éstas no desaparecerán, ni pueden desaparecer, ya
que varios grupos de personas dentro de esa sociedad necesitan cosas diferentes de la vida y/o tienen
puntos de vista muy diferentes sobre cómo alcanzar los objetivos de la sociedad.

Que una sociedad se haya alejado de su punto de equilibrio y se haya dividido en algunos aspectos no
debería  ser,  en  esencia,  un  problema,  ya  que  todos  los  individuos  de  esa  sociedad  están  ahí
voluntariamente. O, al menos, eso cabría esperar. Seguramente esto significa que cuando un individuo ya no
se siente identificado con los objetivos del grupo, y su vida está siendo perjudicada por los cambios dentro
de esa sociedad, puede simplemente salirse de ella. Si su vida se ve perjudicada por su entorno, ¿por qué
debería seguir formando parte de esa sociedad?

¿Y qué hacer  con los  otros  grupos de personas,  que también se  denominan "sociedad"? Por  ejemplo,
¡existen las  sociedades secretas!  O las  sociedades académicas.  O las  sociedades de horticultura.  O las
sociedades eclesiásticas.  Existen todo tipo de grupos que reúnen a los individuos en torno a  un tema
concreto, lo que se conoce como un objetivo común. Uno puede unirse a una sociedad de este tipo, ya sea
solicitándolo o por invitación, y cuando uno ya no se identifica con dicho objetivo común, puede abandonar
la sociedad. Y aquí ya aparecen algunas diferencias fundamentales en cuanto a la  facilidad con la que se
puede abandonar la sociedad de la que se es miembro. 

Pensemos en la diferencia entre la Sociedad del Club del Libro y la Sociedad de Cienciología. Dejar algunas
sociedades es obviamente más fácil que dejar otras, como yo mismo experimenté cuando intenté dejar la
profesión médica. Al parecer, la palabra "voluntariamente" no se mencionaba en el papel de inscripción que
firmé muchos años antes. Y tienen razón. En esa sociedad, las reglas son simples y claras. Puedes haber
adquirido tus conocimientos en la facultad de medicina, pero si no te inscribes en su sociedad no te darán
"una licencia para ejercer". Así que todos los que entran deben tener claro que su vida pertenece a la
sociedad. 

Al intentar abandonar dicha sociedad, resulta que no están acostumbrados a ello. No tienen a nadie que
abandone la sociedad que tan bien te cuida, y su respuesta inicial fue simplemente la de ignorar la solicitud,
que en realidad era una notificación, no una petición. Incluso cuando un médico deja de ejercer se espera
generalmente que permanezca dentro de la sociedad. La jerarquía de la sociedad tiene la sensación de ser
indispensable para la vida de todo médico, y tiene razón, ya que ha proporcionado la única estructura que
esa persona conoce en cuanto a trabajo y conocimientos. Así que es lógico que nadie quiera marcharse. Se
puede cuestionar hasta qué punto es "voluntaria" la adhesión, o el abandono, de una sociedad de este tipo.

La definición de voluntario se refiere a la actuación de acuerdo con el libre albedrío. Por lo tanto, cada vez
que una sociedad te impide ejercer tu libre albedrío, vulnera tu libre albedrío y tu adhesión voluntaria a esa
sociedad. Por supuesto, una sociedad tiene normas y reglamentos, como discutiremos más adelante, pero si
te  has  sometido voluntariamente a  ellas  ―lo  que significa  "me comprometo a  cumplir  las  normas"―,
cualquier cosa que quieras hacer, que no contravenga las normas, no debería encontrar oposición por parte
de  esa  sociedad.  Eso  es  simplemente  ejercer  tu  libre  albedrío.  Si  tus  acciones  chocan  con  las  de  esa
sociedad, deberías ejercer tu libre albedrío y abandonar esa sociedad, y esa sociedad debería reconocer tu
libre albedrío y aceptar tu renuncia. 

No hay necesidad de justificarse ni de llevar a cabo ningún proceso de "aceptación de la renuncia". Este
proceso confirma que hay una autoridad que controla tu proceso de toma de decisiones, lo que en realidad
indica que, en cierto modo,  perteneces a esa sociedad mientras ésta decida retenerte. Son  ellos quienes
tienen el derecho, y no tú, de excluirte, lo que puede hacerse tanto si son ellos quienes te expulsan del
grupo como si eres tú quien "pide" permiso para marcharse. Como adulto independiente, tener que pedir

 Pág. 3 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


permiso  para  abandonar  la  mesa  es  denigrante  y  humillante.  ¿Te  parece  que esto forma parte  de  un
compromiso voluntario? Si, como persona libre, te has sentado en su mesa porque voluntariamente lo has
decidido, ¿por qué necesitas permiso para irte?

¿Puede una sociedad ser verdaderamente "libre"?

¿Qué significa realmente eso? Una sociedad libre es aquella en la que los individuos son libres de vivir su
vida como quieran, siempre que no infrinjan el derecho de los demás a hacer lo mismo. 

¡Ah!,  eso  lo  reconocemos  porque  algo  parecido  está  escrito  en  la  constitución  de  nuestro  país.  Pero
también  hay  que  tener  en  cuenta  que  en  esa  misma  constitución  se  dice  que  cuando  un  gobierno
"considera" que hay un riesgo para la seguridad de la nación o de sus ciudadanos, tiene derecho a quitarles
esos derechos constitucionales, esos derechos humanos, a sus ciudadanos. Y si examinamos más de cerca la
verdadera definición de una sociedad libre, podríamos expresarla con otras palabras. Podríamos decir que
tenemos derecho a vivir nuestras vidas y a criar a nuestros hijos como queramos, siempre que concedamos
la misma libertad a los demás. 

Este  bello  concepto está  resultando un poco problemático,  sobre todo en nuestro actual  concepto de
sociedad. Si mi deseo es cultivar en sintonía con la naturaleza, y mi vecino busca el máximo rendimiento en
el menor tiempo posible, por lo que utiliza cantidades masivas de pesticidas y fertilizantes artificiales, que
se propagan también por mis tierras, podríamos llegar a la conclusión de que no podemos vivir juntos. Sin
embargo, formamos parte de la misma comunidad, de la misma sociedad, y nos adherimos a los mismos
conceptos básicos, según los cuales él, en su tierra, puede hacer lo que quiera, y yo, en la mía, también.
¿Infringe él mis derechos? No, no lo hace. ¿Está perjudicando mi vida y mi sustento? Yo diría que sí, pero él
no estaría en absoluto de acuerdo. 

Este ejemplo apunta en la dirección de que debería existir una sociedad para el agricultor respetuoso con la
naturaleza, y otra diferente para el individuo que persigue el máximo beneficio. Cada uno debería ser libre
de ejercer su libertad, pero no pueden hacerlo juntos, ni uno al lado del otro, porque uno, con sus acciones,
negará al otro el derecho a ejercer su libertad de vivir la vida como quiera. Por lo tanto, para adherirse al
libre  albedrío  se  les  debe  permitir  a  ambos  unirse  voluntariamente  al  tipo  de  sociedad  que  más  les
convenga. 

La realidad parece ser que dos sociedades, que no interfieren entre sí en cuanto a sus diferencias básicas,
tienen que considerar su "campo de influencia" más allá de su interferencia física. Así que esto nos deja con
dos sociedades separadas, que viven juntas, en paz, y que ejemplifican el concepto de que, como grupo,
cada uno tiene derecho a vivir su vida como quiera. Así pues, ahora los grupos, las sociedades si se quiere,
se adhieren a los mismos principios por los que todos los individuos que componen dicha sociedad quieren
vivir sus vidas. Lo que le conviene a uno no le conviene al otro, pero, separados por las diferentes normas y
sistemas de creencias de las distintas sociedades, pueden convivir en paz y armonía, uno al lado del otro
pero no juntos.

Se puede ver fácilmente cómo esto puede funcionar para dos sociedades, cada una de ellas respetando los
principios  de  la  otra  y  dejando a  la  otra  vivir  la  vida  a  su  manera.  Dos  países  vecinos  pueden tener
diferencias  fundamentales  sobre  lo  que  está  bien  y  lo  que  está  mal  y,  sin  embargo,  deciden  dejarse
mutuamente en paz. Cada uno tiene su propio espacio y sus propios métodos para organizar la vida que
quiere. Pero, ¿cuántas opiniones diferentes sobre la vida podemos identificar entre las personas? 

• Algunos quieren competencia, otros no. 
• Algunos quieren ser mimados, otros odian un Estado niñera. 

 Pág. 4 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


• Algunos quieren tener pocas reglas, otros quieren que todo esté regulado.
• Algunos quieren que les den órdenes, otros quieren decidir por sí mismos. 
• Algunos quieren protección, otros quieren libertad. 

Cada vez tendríamos que irlos dividiendo en dos sociedades distintas. Y, por supuesto, la cosa no acaba ahí.
Hay muchas más diferencias fundamentales entre las exigencias de las personas para una buena vida, por lo
que hay que seguir dividiéndolos. 

Al revés, funciona de la misma manera. Habrá muchas necesidades que la gente tiene en común, y lo más
probable es que se encuentren en todas las sociedades que acabemos de crear. Así que, por cada necesidad
o deseo que separa a los individuos y a las sociedades hay uno que los conecta. Por ejemplo, digamos que
algunas  personas  no  pueden  vivir  juntas  porque  un  grupo  quiere  vivir  bajo  un  estricto  control
gubernamental, mientras que todos los demás no quieren eso en absoluto. Pero entre "todos los demás"
hay una enorme variedad en cuanto a cómo les gustaría vivir. Así que, de nuevo, se dividen. Pero dentro de
cada comunidad dividida hay personas que tienen ideas comunes, que están de acuerdo en ciertas cosas
además de lo fundamental que las mantiene separadas. En todas las comunidades habrá personas que
consideren inaceptable que un ser humano quite la vida a otro. Las personas pueden estar de acuerdo en
que lo único que quieren de la vida es poder dar a sus hijos un buen futuro. O pueden estar de acuerdo en
que la felicidad solo puede existir realmente cuando un individuo es capaz de hacer lo que necesita. El
proceso de separar a las personas y al mismo tiempo unirlas se repite casi indefinidamente. 

Cuanto más se subdivide, creando grupos y sociedades cada vez más pequeños, más se vulnera el principio
de "juntos podemos conseguir más que solos". Así que llega un punto en el que las diferencias son cada vez
menos esenciales para la vida, por lo que la gente puede alcanzar un "compromiso". Aquí hay que tener
mucho cuidado, ya que el compromiso debe ser voluntario, no coaccionado, y debe durar solo mientras
beneficie a ambos, al individuo y a la sociedad donde se integra. Cuando uno ya no se siente a gusto, ese
individuo, de nuevo, debe ser libre de abandonar esa sociedad específica. De esta manera, la gente puede
experimentar  diferentes  tipos  de  vida,  y  las  personas  descubrirán  que  lo  que  eligen  en  un  momento
determinado de su vida lo rechazan en otro. Es una forma de elegir el entorno, las condiciones de vida, que
necesitas en un momento determinado de tu vida, y esto es crucial, ser capaz, sin ningún problema, de
cambiar ese entorno una vez que sientas que necesitas otra cosa. 

Esto depende totalmente del individuo. No se trata de iniciar ninguna revolución, ni de convencer a un
número suficiente de personas de que ‘ha llegado el momento de cambiar el entorno de todos los que te
rodean’. Simplemente requeriría que dejaras el entorno, el grupo de personas con el que vives, para ir a
algún lugar donde encuentres personas que viven una vida que han estructurado de manera diferente y que
te atrae en ese momento. En cada etapa de tu vida se trata de encontrar la felicidad, de encontrar el
entorno adecuado. 

Lo  que  ahora  tenemos  es  un  gran  número  de  grupos  que  se  ponen de  acuerdo internamente  en  los
conceptos  básicos  de  la  vida  y  en  cómo  materializarlos.  Acuerdan  un  conjunto  de  reglas  y  acuerdan
adherirse voluntariamente a ellas. ¡No es necesario coaccionar ni controlar las normativas! Externamente,
todos están de acuerdo en que se debe permitir a los demás vivir su vida como quieran, siempre que no
interfieran en la vida y los principios de ningún otro grupo. Es simplemente el mismo principio que define
cómo diferentes individuos juntos se convierten en una sociedad. Y ahora tenemos diferentes sociedades
unidas que se convierten en la humanidad.

El conocimiento crucial detrás de este tipo de humanidad es que ninguna de las actitudes de pelearse unos
con otros, de luchar por la supremacía, de poseer lo máximo, está realmente proporcionando felicidad a
nadie,  ya  que  a  través  de  la  opresión  y  la  fuerza  no  podemos  evitar  crear  injusticia,  desigualdad  e
indiferencia. No se trata de que todas las medidas dentro de una sociedad, de que todos los acuerdos sobre
cómo organizar una sociedad, sean esencialmente erróneos y estén destinados a crear problemas dentro de
la sociedad. 

 Pág. 5 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


Necesitamos una estructura en la que funcionar

Básicamente una estructura es un conjunto de reglas a las que nos atenemos. No hay nada intrínsecamente
malo en el concepto. Además, debemos tener en cuenta que, por definición, una estructura es un formato
rígido. Esa estructura proporciona seguridad, lo que a su vez hace la vida más fácil, mejor, más relajada.
Necesitamos rutinas y formas prescritas para afrontar las interacciones comunes y básicas. Así que  una
sociedad sin reglas, escritas o asumidas, es una imposibilidad. Y, sin embargo, a menudo son las normas, el
formato, la estructura, lo que nos hace enfadar porque nos sentimos limitados, o en desventaja, o heridos. 

Entonces, las reglas tienen que cambiar. Pero no todo el mundo está de acuerdo porque no todo el mundo
siente lo mismo, al mismo tiempo, sobre esas reglas y sobre la necesidad de un apoyo sólido, acertado o no.
Mientras algunos sufren por las reglas acordadas, otros prosperan. Los que prosperan no quieren cambiar
nada precisamente  ahora. Y ésta es la razón fundamental por la que toda sociedad acabará siempre en
conflicto: en una estructura rígida, el conflicto es un efecto secundario inherente a la vida. Y sin embargo,
¡necesitamos esa estructura!

El dilema no es más que un problema de estrechez de miras. Recapitulemos un poco. Los humanos son
animales sociales; viven juntos. Tienen que llegar a acuerdos sobre cómo van a vivir juntos. Esos acuerdos
se adaptarán mejor  a unos individuos que a otros.  Esos acuerdos pueden funcionar mejor  durante un
determinado periodo de la vida que durante otros. Por lo tanto, dentro de toda estructura de vida acordada
habrá conflictos con la estructura. Habrá conflicto entre las personas que quieren mantener la estructura
acordada y las personas que querrían verla cambiada. Cada vez que una sociedad se pone de acuerdo para
realizar algunos cambios en su forma de convivencia, cree que es una mejora. Sin embargo, la historia nos
muestra que cada vez, con el paso del tiempo, esas mejoras necesitan ser cambiadas de nuevo. Una y otra
vez, y los conflictos siguen surgiendo. La pregunta aquí debería ser: ¿Qué se nos está escapando?

Examinemos de dónde surge ese conflicto y de qué se trata realmente. La sociedad necesita acuerdos y
necesita que la gente se atenga a esos acuerdos, aunque no haya un poder opresor que les "obligue" a ello.
Las personas se adhieren a las reglas acordadas porque creen que las reglas son beneficiosas para ellos
mismos y,  por  extensión,  para  todo el  mundo  dentro  de  esa  sociedad.  Todo ello  porque  lo  creen,  y
mientras  lo  crean,  no se  produce  ningún conflicto en  esta  sociedad.  También  es  obvio para  todos  los
miembros de esta sociedad que es bueno atenerse a las reglas. Por lo tanto, no es necesario imponerlas.

¿Qué pasa si una persona no está contenta con las reglas, y empieza a estar en desacuerdo con la
estructura en la que vive? 

Ahora tenemos un conflicto.  ¿Cuál  es  la  naturaleza  de este  conflicto? Un individuo  ―la sociedad está
formada por individuos― se siente limitado en la vida por la estructura de la sociedad a la que pertenece.
Tiene un problema con ella. Una vez que se pone de manifiesto que las dos necesidades, por un lado la del
grupo y por otro la del individuo, ya no son compatibles, hay dos maneras de abordar este conflicto.

1. Como el grupo no tiene necesidad de hacer ningún cambio, se adhiere al acuerdo. Dado que es el
individuo el que está descontento, le corresponde a éste atenerse a las reglas sea como sea, le hagan o
no feliz, porque una sociedad no puede ajustarse a cada uno de los individuos. Si el individuo no cumple
las normas de la sociedad habrá que obligarlo mediante el uso del castigo.

• Este enfoque o bien aplasta al  individuo,  obligándole a  aceptar  la  situación,  o bien suprime el
conflicto, con lo cual el individuo está continuamente en lucha con el sistema. Su ira y frustración
nunca desaparecerán y formarán la base de otra revolución o conflicto interno.

2.Como el grupo no tiene necesidad de hacer ningún cambio, se adhiere al acuerdo. Como es el individuo

el que está descontento, es él quien debe resolver su problema. En realidad, la sociedad no puede elegir;
el individuo sí. "No me gusta estar aquí", le da la opción de irse. El individuo podría decidir separarse de
esta sociedad y encontrar unas condiciones de vida mucho más adecuadas a sus propios deseos. Ahora
el  conflicto se  ha  resuelto,  ya  que cada una de las dos  fuerzas  opuestas se ha alejado del  terreno
contrario. 

• Si  el  individuo  decide  no  marcharse,  hará  bien  en  desactivar  el  conflicto  adhiriéndose
voluntariamente a las normas. Porque si sigue alimentando el conflicto dentro de la sociedad, ésta,

 Pág. 6 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


si quiere sobrevivir, no tendrá más remedio que expulsar al individuo, lo que resolvería de nuevo el
problema interno.

En efecto, no hay nada malo en cualquier estructura de la  sociedad.  La estructura de una sociedad se
desmorona cuando la gente deja de cumplir  voluntariamente las normas. Toda sociedad se sustenta en
personas que aplican sus reglas. Todo conflicto dentro de una sociedad es un conflicto entre una estructura
rígida y un individuo. El individuo tiene la opción de ser flexible. La sociedad necesita formar una plataforma
estable para que la gente pueda funcionar como grupo, proporcionar seguridad y orientación a su gente.
Por lo tanto, la sociedad es un servicio para el grupo. Un individuo solo tiene que servirse a sí mismo. Las
normas sociales y las prioridades de una sociedad cambian lentamente con el tiempo. Las necesidades de
un individuo pueden cambiar  muy rápidamente.  La  sociedad es la  parte  estable y fiable de la  vida.  El
individuo es la parte divertida y siempre cambiante de la vida. Como se trata de dos fuerzas opuestas,
nunca  pueden  estar  alineadas  la  una  con  la  otra,  salvo  de  forma  voluntaria.  Por  lo  tanto,  o  chocan
constantemente o trabajan unidas.

O vivimos en una humanidad en la que el bien supremo es la "supervivencia del más fuerte", o vivimos en
una humanidad de "cooperación y simbiosis". Lo primero lo conocemos de sobras, pero ¿cómo organizamos
lo segundo?

Queremos constatar el conflicto, pero nos negamos a seguir el camino de "quién tiene razón y quién no".
Ambos lados del conflicto deben darse cuenta de que ya no pueden estar juntos. La sociedad tiene que
reconocer que un individuo en una determinada etapa de su vida puede querer hacer las cosas de forma
diferente, en cuyo caso la sociedad no debería intentar aferrarse a ese individuo. Por otra parte, el individuo
debe darse cuenta de que la sociedad no puede adaptarse a las necesidades de una persona (o de una
minoría de personas). Comprender la realidad ‘del otro lado de la valla’ es un rasgo humano crucial que
debemos desarrollar y en el que debemos educarnos.

Cuando dos cosas no son compatibles, y una es rígida, lenta y pesada, mientras que la otra es flexible,
rápida, y está preparada para el cambio, es lógico que la parte flexible se aleje de la zona de conflicto para
evitar los continuos y eternos enfrentamientos que no pueden resolverse de forma amigable y amorosa.
Una vez que ambas partes han reconocido la verdadera naturaleza de la situación de conflicto, la solución
de la separación debería ser bastante sencilla de ejecutar. Uno puede ayudar al otro a hacer la transición
porque ambos se dan cuenta de que la  transición,  por  la  que el  individuo abandona la  sociedad, será
beneficiosa para ambos.  Dónde vaya el individuo, y en qué sociedad elija vivir, es algo que no concierne a la
sociedad que abandona. El mundo es libre y el individuo puede decidir qué reglas ―todas las sociedades y
grupos tienen reglas de juego―quiere seguir, y adherirse voluntariamente a ellas. 

Podemos ver claramente que todo "acuerdo" entre una sociedad y un individuo solo puede ser temporal. La
libertad reside en el hecho de que nadie está obligado a adherirse a ningún conjunto de normas en ningún
lugar y en ningún momento. Elegimos libremente hacerlo, hasta que decidimos libremente no hacerlo. 

¿Qué pasa con los conflictos entre sociedades, y cómo afrontarlos?

Con las sociedades ocurre lo mismo. Una sociedad elige libremente comunicarse, comerciar e intercambiar
habilidades  con  otra  sociedad,  y  es  libre  de  detener  ciertos  intercambios  en  cualquier  momento.  La
convivencia entre los distintos grupos, o sociedades, depende de lo cómodos que se sientan unos con otros.
La idea de sus interacciones se basa también en el respeto mutuo y la libertad de elección. Dejar a los
demás tranquilos. Dejar a los demás en paz. No hagas a los demás lo que no quieres que te hagan a ti. Dado
que  cada uno de nosotros  sabe que  funciona  con reglas  diferentes,  es  esencial  que  esa  diferencia  se
respete. Si no es así, las dos estructuras chocarán y se producirá un gran conflicto. Esa es la humanidad del
miedo, que tan bien conocemos.

Presentar  a  otra  comunidad,  a  otra  sociedad,  como una amenaza directa  para  la  nuestra  destruye los
fundamentos sobre los que las sociedades pueden coexistir. Lo que haga cualquier sociedad dentro de su
propia estructura física y/o dentro de su campo psicológico no debería preocupar a ninguna otra sociedad.
Las distintas sociedades deben respetar sus diferencias, y deben darse cuenta de que otra sociedad puede
ser lo más adecuado para un individuo de su propio grupo, un individuo que se ha vuelto infeliz. Si puede
ser feliz en otro lugar, ¿por qué negarle esa felicidad? Y si no queremos negarle esa felicidad, entonces no

 Pág. 7 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


deberíamos negar a esa otra sociedad su derecho a existir. Eso sería más un reconocimiento de nuestra
propia limitación que de limitación "más exitosa" de la estructura de esa otra sociedad. Nosotros, como
individuos  y  como  grupos,  necesitamos  urgentemente  reconocer  nuestras  propias  limitaciones.  Negar
cualquier tipo de vida fuera de esas limitaciones es un elemento fundamental de toda dictadura.

Resulta evidente que las  sociedades tolerantes  solo  pueden existir  en una humanidad tolerante y  solo
pueden surgir de ella. Por otro lado, no cumplimos con las reglas de la libertad si obligamos a alguien a ser
"tolerante" con situaciones y patrones de comportamiento que no quiere tolerar. Es un caso claro de no
poder convivir. Una humanidad tolerante organizará una escisión y permitirá a las personas que no soporten
vivir tolerando lo que (para ellos) es insoportable, abandonar pacíficamente esa sociedad y formar su propia
sociedad o unirse a otra ya existente. 

Tolerar a las personas con actitudes, opiniones, y expectativas diferentes, significa permitirles vivir como
quieran. Sin embargo, ahora tenemos que volver al principio de  no vulnerar los derechos de los demás.
Entonces, ¿cómo puede un individuo atenerse a sus propias convicciones y al mismo tiempo tolerar otra
forma de  vida?  Cuando las  dos  cosas  no  van  juntas,  las  separamos,  pero  respetamos y  toleramos las
opiniones y el modo de vida del otro, incluso después de la separación. Un individuo tiene el derecho,
siempre y cuando su propia vida esté siendo perturbada, de no tolerar el otro tipo de vida  dentro de su
propia esfera. Sin embargo, no tiene derecho a negar su modo de vida a la otra persona. Al mismo tiempo,
la otra persona debería haber observado que su modo de vida está perturbando a otra persona:  está
interfiriendo en la vida de otra persona. 

La tolerancia en acción significa ahora que juntos deciden que uno debe marcharse y buscar otro lugar, otro
entorno para seguir viviendo en paz. Ninguno de ellos debería luchar por la supremacía, ni otorgarse el
derecho de "obligar" al otro a someterse. Quien ya no esté cómodo dentro de una sociedad, dentro de un
grupo concreto, tendrá que ser ayudado en su salida.

Todos  somos  diferentes,  no  todos  somos  iguales.  Necesitamos  condiciones  diferentes  y  la  tolerancia
significa que se acepta ese hecho, que se lo reconoce en los demás, y que se los ayuda para que encuentren
su equilibrio. Desde el momento en que un grupo siente que tiene que defenderse demuestra que no tiene
arraigada la creencia necesaria en su propia capacidad para mantener su propia posición. De hecho, la
historia  nos  muestra  que  las  personas  pueden  ser  expulsadas  de  sus  hogares,  de  sus  tierras  y  ser
efectivamente exiliadas de sus propias vidas. Sin embargo, lo único que genera conflicto es  contraatacar.
Las heridas del pasado no se van a curar con el combate. La curación es paz, es armonía, y no se puede
llegar a tenerlas en el conflicto ni en el combate. De hecho, si  queremos vivir en armonía con nuestro
entorno necesitamos una nueva humanidad.

Una humanidad es un conglomerado de sociedades.  Una sociedad es  un conglomerado de individuos.
¿Quieres construir una humanidad amable y tolerante? Tienes que crear sociedades amables y tolerantes.
¿Quieres crear sociedades amables y tolerantes? Hay que crear individuos amables y tolerantes. 

Por eso cada uno de nosotros es responsable de su comportamiento, sus creencias y sus actos. Mírate a ti
mismo, no a los demás. Implícate en lo que puedes cambiar, es decir, en ti mismo, en lugar de implicarte en
lo que no puedes cambiar, es decir, en otra persona. Si otra persona quiere cambiar, puede hacerlo, pero tú
no puedes cambiarla.

La aplicación de la fuerza solo creará un poder contrario, la obstinación. Cuando se utiliza la fuerza para
conseguir la sumisión, se está preparando una defensa destinada a resistir esa fuerza. Puede que aparezca
de inmediato o que tarde en construirse, pero siempre se manifestará. Solo cuando la fuerza motriz de la
vida sea el  carácter voluntario, no habrá oposición, sino simplemente aceptación. Y de nuevo, no puedes
ordenar (al estilo militar) que la gente se ofrezca para tu proyecto, para tu vida. El único poder que debes
tener es el de ofrecerte a los demás, el de ofrecerte incondicionalmente. Solo entonces pueden surgir
individuos dispuestos a coexistir de forma simbiótica con otros individuos. Son estos individuos los que
formarán  una  sociedad  preparada  para  coexistir  de  forma  simbiótica  con  otras  sociedades.  Son  estas
sociedades las que formarán una humanidad de naturaleza simbiótica.

La gente toma de su entorno lo que necesita, pero no más.
La gente aporta a su entorno lo que éste necesita.

 Pág. 8 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf


La gente no hace a los demás lo que no quiere que los demás le hagan a ella.
La gente no juzga a los demás por lo que ellos creen o hacen.
La gente vive y deja vivir. Nadie es el jefe. Nadie es el esclavo. 
Todo el mundo tiene derecho a ser la persona que necesita ser, y todo el mundo tiene derecho a recopilar
las experiencias que necesita para convertirse en la persona que quiere ser.

Mahatma Gandhi identificó lo que él calificó como los siete pecados sociales de la sociedad.

 Política sin principios.
 Riqueza sin trabajo.
 Placer sin responsabilidad.
 Educación sin carácter.
 Negocios sin moralidad.
 Ciencia sin humanidad.
 Culto religioso sin sacrificio.

Me gustaría añadir un pecado más:

 Un sistema sanitario que no esté centrado en el ser humano individual.  

Si uno busca "nuevos" pilares para construir una sociedad diferente, no tiene que buscar más.

 Pág. 9 de 9 seryactuar.org 

https://wp.me/p2Z5BS-2yf

